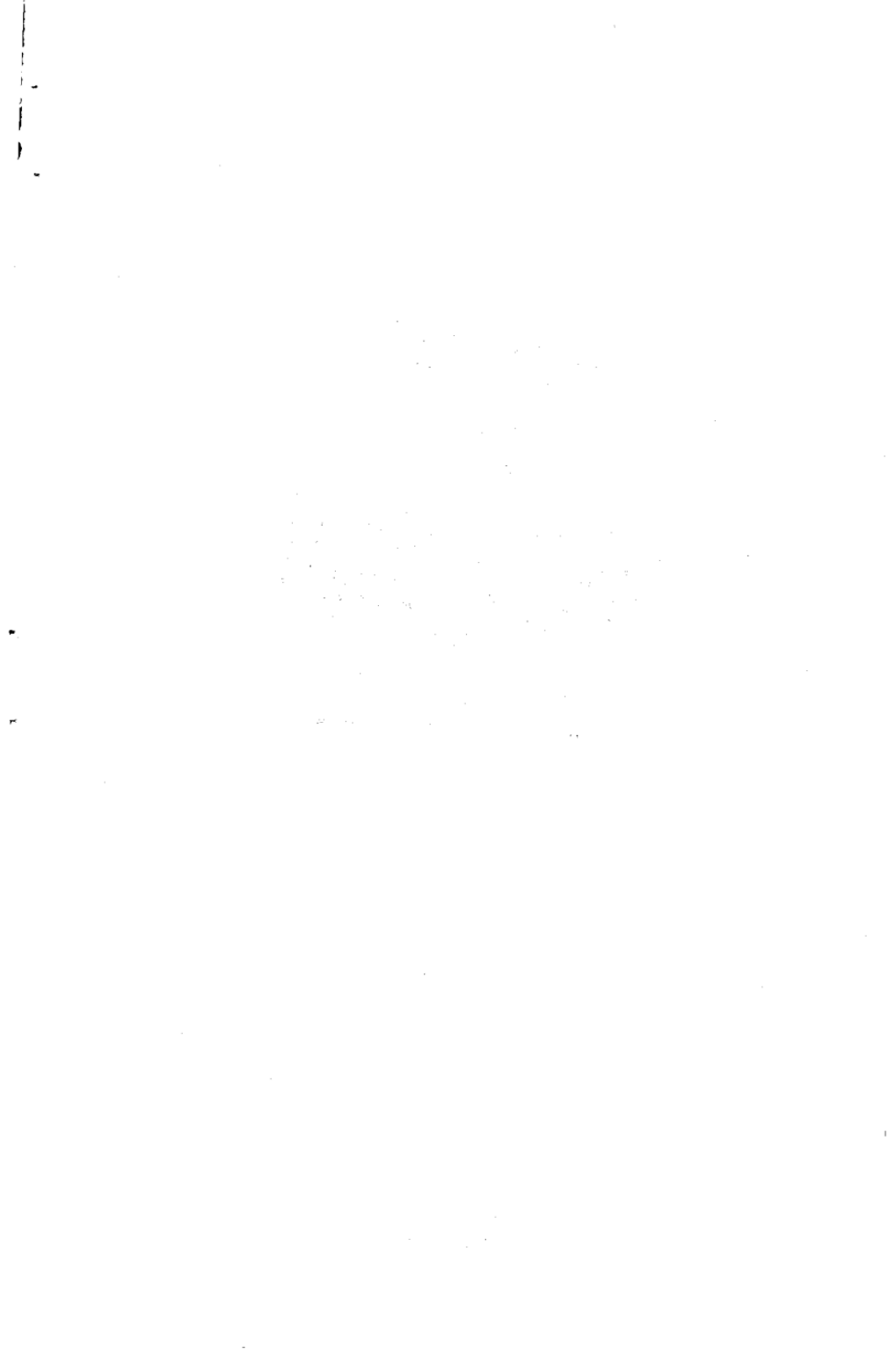


رسالات  
في  
الحق والفتح  
للسَّادَةِ تَقْيَى الدِّينِ ابْنِ سَمِيَّةِ

بعنایة

ظَاهِرُ السَّعْوَدِ

كتاب  
لِلطباعة والنشر



سِنَاتِ الْكُتُبِ  
فِي  
الْعِقْدِ الْأَفْرَجِ

بسم الله الرحمن الرحيم

حقوق الطبع محفوظة  
١٤٠٨ - ١٩٨٨ م  
الطبعة الثانية

دار الهجرة - دمشق - البرامكة - ص. ب ٥٢٩٩  
بيروت - الرملة البيضاء - شارع أديسون هاتف : ٨٠٢٢٤٦



## ترجمة شيخ الإسلام ابن تيمية

● هو أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم الخضر النميري الحراني الدمشقي الحنفي، أبو العباس تقى الدين ابن تيمية الإمام، شيخ الإسلام.

ولد في حران في العاشر، أو الثاني عشر من شهر ربيع الأول سنة ٦٦١هـ الموافق ١٢٦٣ م.

قدم مع والديه وإنخوته إلى دمشق سنة ٦٦٧هـ، فسمع من شيوخها، وتلقى عليهم علوم العربية والتفسير والحديث والفقه وأصولهما، وكان خارق الحفظ والذكاء، حتى كان آية في ذلك، فبرع في هذه العلوم وفاق أقرانه واشتهر عليهم وذاعت شهرته الأفاق.

وطلب إلى مصر من أجل فتوى أفتى بها، فقصدها

فتغضب عليه جماعة من أهلها فسجن مدة، ونقل إلى الإسكندرية، ثم أطلق سراحه فسافر إلى دمشق سنة ٧١٢هـ. واعتقل بها سنة ٧٢٠ وأطلق، ثم أعيد، ومات معتقلًا بقلعة دمشق عام ٧٢٨هـ الموافق ١٣٢٨م. فخرجت دمشق كلها في جنازته.

قال الحافظ محمد بن أحمد بن عبد الباري في (*العقود الدرية* في مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية): انبهر أهل دمشق من فرط ذكائه، وسلامة ذهنه، وقوة حفظه، وسرعة إدراكه.

وقال الشيخ الحافظ أبو عبد الله الذهبي : [ولد سنة ٦٧٣ وتوفي سنة ٨٤٨هـ.] نشأ الشيخ تقى الدين - رحمه الله - في تصون تمام وعفاف، وتبعد، وكان يحضر المدارس والمحافل، ويناظر ويفحى الكبار.

وكان والده من كبار علماء الحنابلة وأئمتهم، ولقد اشتهر صيته - تقى الدين - فأخذ في تفسير الكتاب العزيز في الجُمع على كرسى من حفظه.

وكان رحمه الله سيفاً مسلولاً على المخالفين، وشجي في حلوق أهل الأهواء والمبتدعين، وإماماً قائماً

بيان الحق ونصرة الدين، فكان بحراً لا تكدره الدلاء،  
وبحراً يقتدي به الآخيار.

قال الحافظ أبو الحجاج يوسف المزي : [ ولد سنة ٦٤٢ بالمنية ، وتوفي سنة ٧٤٢ ] ما رأيت مثله ، ولا رأى هو مثل نفسه ، ولا رأيت أحداً أعلم بكتاب الله وسُنّة رسوله ﷺ ولا أتبع لها منه .

مما تقدم يتبيّن لنا أن شيخ الإسلام - رحمه الله - كان آية من آيات الله في وقته ، ومن أعجب آيات الله فيه ، أنه نشأ في بيئه ومجتمع خيمت عليهما ظلمات التقليد الأعمى في شؤونهم الدينية والدنيوية . خرج شيخ الإسلام - رحمه الله - إلى هذا المجتمع بصيراً بأيات الله فيه ، مؤمناً بنعيم الله عليه بصيراً ، بأن ربه العليم الحكيم ، الرحمن الرحيم ، أخرجه من بطن أمه لا يعلم شيئاً ، كما أخرج غيره من المتقدمين ، وأعطاه أسباب وسائل العلم .

ودارت المعارك بين شيخ الإسلام ، وبين حزب الشيطان ، ولم يخش سلطانهم ، ولم يهـن مما أصابه من أذـهم له وحبـهم إـيـاه ، بل كان يزداد بذلك قـوة على قـوـته ، وثباتـاً على حقـه ، ورشـداً في كل أمرـه .

ولم يكتف أعداء الدين بإيذائه، بل تسلطوا على تلاميذه، يهددونهم ويختوفونهم ، وسلطوا أيضاً على كتب شيخ الإسلام ومؤلفاته وفتاويه يحرقون مخطوطاته ويتلفونها، أو يُخْفونها أحياناً. وكل أعمالهم هذه ذهبت باطلأاً، ذلك أن إرادة الله هي الأقوى.. وتمت كلمة ربك صدقاً وعدلاً، فحفظ الله كتب شيخ الإسلام وفتاويه، وحفظ قلبه ولسانه، حتى أتاه اليقين حبيس الظلم في قلعة دمشق سنة ٧٢٨ .  
رحمه الله ورضي عنه.

طارق السعود

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله رب العالمين، سئل شيخ الإسلام الإمام العلامة تقي الدين أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن تيمية رضي الله عنه عن العقل الذي للإنسان هل هو عرض؟ وما هي الروح المبدرة لجسده؟ هل هي النفس؟ وهل لها كيفية تعلم؟ وهل هي عرض أو جوهر، وهل يعلم مسكنها من الجسد، ومسكن العقل، فأجاب:

الحمد لله رب العالمين. العقل في كتاب الله وسنة رسوله وكلام الصحابة والتابعين وسائر أئمة المسلمين هو أمر يقوم بالعاقل سواء سمي عرضاً أو صفة ليس هو عيناً قائمة بنفسها سواء سمي جوهرأً أو جسماً أو غير ذلك. وإنما يوجد التعبير باسم العقل عن الذات العاقلة التي هي جوهر قائم بنفسه في كلام طائفة من المتكلمين الذين يتكلمون في

العقل والنفس ويَدُّعون ثبوت عقولٍ عشرة كما يذكر ذلك من يذكره من أتباع أرسطو أو غيره من المتكلّفة المشائين، ومن تلقى ذلك عنهم من المنتسبين إلى الملل.

وقد بسط الكلام على هؤلاء في غير هذا الموضوع وبين أن ما يذكرون من العقول والفنون وال مجرّدات والمفارقات والجواهر العقلية لا يثبت لهم منه إلا نفس الإنسان وما يقوم بها من العلوم وتوابعها، فإن أصل تسميتهم لهذه الأمور مفارقات هو مأخوذ من مفارقة النفس البدن بالموت وهذا أمر صحيح فإن نفس الميت تفارق بدنها بالموت وهذا مبني على أن النفس قائمة بنفسها تبقى بعد فراق البدن بالموت منعمة أو معدنة وهذا مذهب أهل الملل من المسلمين وغيرهم وهو قول الصحابة والتبعين لهم بإحسان وسائل أئمة المسلمين، وإن كان كثير من أهل الكلام يزعمون أن النفس هي الحياة القائمة بالبدن، ويقول بعضهم هي جزء من أجزاء البدن كالربيع المترددة في البدن أو البخار الخارج من القلب.

ففي الجملة النفس المفارقة للبدن بالموت ليست

جزءاً من أجزاء البدن ولا صفة من صفات البدن عند سلف الأمة وأئمتها، وإنما يقول هذا وهذا من يقوله من أهل الكلام المبتدع المحدث من أتباع الجهمية والمعتزلة ونحوهم. والفلسفه والمساؤون يقرّون بأن النفس تبقى إذا فارقت البدن لكن يصفون النفس بصفات باطلة فيدعون أنها إذا فارقت البدن كانت عقلاً والعقل عندهم هو المجرد عن المادة وعلاقتها المادة، والمادة عندهم هي الجسم، وقد يقولون هو المجرد عن التعلق بالهيوولي ، والهيوولي في لغتهم هو بمعنى المحل ، ويقولون المادة والصورة ، والعقل عندهم جوهر قائم بنفسه لا يوصف بحركة ولا سكون ولا تتجدد له أحوال الباقة .

فحقيقة قولهم أن النفس إذا فارقت البدن لا يتتجدد لها حال من الأحوال لا علوم ولا تصورات ، ولا سمع ولا بصر ولا إرادات ، ولا فرح وسرور ولا غير ذلك مما قد يتتجدد ويحدث بل تبقى عندهم على حال واحدة أزلآ وأبداً كما يزعمونه في العقل والنفس ، ثم منهم من يقول أن النفوس واحدة بالعين ، ومنهم من يقول هي متعددة ، وفي كلامهم من الباطل ما ليس هذا موضع بسطه .

وإنما المقصود التنبيه على ما يناسب هذا الموضوع فهم يسمون ما اقترن بالمادة التي هي الهيولي وهي الجسم في هذا الموضوع نفساً كنفس الإنسان المدبرة لبدنه، ويزعمون أن للفلك نفساً تحركه كما للناس نفوس لكن كان قدماؤهم يقولون إن نفس الفلك عَرَض قائم بالفلك كنفوس البهائم وكما يقوم بالإنسان الشهوة والغضب لكن طائفة منهم كابن سينا<sup>(١)</sup> وغيره زعموا أن النفس الفلكية جوهر قائم بنفسه كنفس الإنسان وما دامت نفس الإنسان مدبرة لبدنه سموها نفساً فإذا فارقت سموها عقلاً، لأن العقل عندهم هو مجرد عن المادة وعن علاقات المادة، وأما النفس فهي المتعلقة بالبدن تعلق التدبير والتصريف.

(١) ابن سينا: هو الحسين بن عبد الله بن سينا، الفيلسوف الرئيس صاحب التصانيف في الطب والمنطق والطبيعتيات والإلهيات، أصله من بلخ، ولد في بخارى عام ٣٧٠ هـ الموافق ٩٨٠ م، تقلد الوزارة في همدان وثار عليه عسكرها ونهبوا بيته، فتوارى، ثم صار إلى أصفهان، وصنف بها أكثر كتبه، وعاد في أواخر أيامه إلى همدان مرض في الطريق ومات بها عام ٤٢٨ هـ الموافق ١٠٣٧ م.

## انقسام الوجود إلى عرض وجوهر

وأصل تسميتهم هذه مجردات هو مأخذ من كون الإنسان يجرد الأمور العقلية الكلية عن الأمور الحسية المعينة فإنه إذا رأى أفراداً للإنسان كزيد وعمرو عَقْل قدرًا مشتركاً بين الأناسي وبين الإنسانية الكلية المشتركة المعقولة في قلبه، وإذا رأى الخيل والبغال والحمير وبهيمة الأنعام وغير ذلك من أفراد الحيوان عَقْل من ذلك قدرًا كلياً مشتركاً بين الأفراد وهي الحيوانية الكلية المعقولة، وإذا رأى مع ذلك الحيوان والشجر والنبات عَقْل من ذلك قدرًا مشتركاً كلياً وهو الجسم النامي المغتنى وقد يسمون ذلك النفس النباتية، وإذا رأى مع ذلك سائر الأجسام العلوية الفلكية والسفلية العنصرية عَقْل من ذلك قدرًا مشتركاً كلياً هو الجسم العام المطلق، وإذا رأى ما سوى ذلك من الموجودات عَقْل من ذلك قدرًا مشتركاً كلياً وهو الوجود العام الكلي الذي ينقسم إلى جوهر وعرض، وهذا الوجود عندهم موضوع العلم الأعلى الناظر في الوجود ولوائحه وهي الفلسفة الأولى والحكمة العليا عندهم .

وهم يقسمون الوجود إلى جوهر وعرض، والأعراض  
 يجعلونها تسعه أنواع هذا هو الذي ذكره أرسطو<sup>(١)</sup> وأتباعه  
 يجعلون هذا من جملة المنطق لأن فيه المفردات التي يتنهى  
 إليها الحدود المؤلفة، وكذلك من سلك سبيلهم ممن صنف  
 في هذا الباب كابن حزم<sup>(٢)</sup> وغيره، وأما ابن سينا وأتباعه  
 فقالوا «الكلام في هذا لا يختص بالمنطق» فأنخرجوها منه  
 وكذلك من سلك سبيل ابن سينا كأبي حامد<sup>(٣)</sup>

---

(١) أرسطو : أو أرسطاطاليس (٣٨٤ - ٣٣٢) ق.م. موري الاسكندر، فيلسوف يوناني من كبار مفكري البشرية، تأثرت بتراث التفكير العربي بتاليه التي نقلها العرب إلى العربية.

(٢) ابن حزم : هو علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الظاهري : أبو محمد، عالم الأندلس في عصره، وأحد أئمة الإسلام . كان في الأندلس خلق كثير يتسبون إلى مذهبة يقال لهم الحزمية، ولد بقرطبة عام ٣٨٤ هـ ، وكانت له ولابيه من قبله رئاسة الوزارة وتدير المملكة، فزهد بها وانصرف إلى العلم والتاليف . كان باحثاً فقيهاً حافظاً يستبط الأحكام من الكتاب والسنّة بعيداً عن المصناعة، وانتقد كثيراً من العلماء والفقهاء، فصالوا على بغضه، وأجمعوا على تضليله وخذروا سلطنتهم من فتنته، فأقصته الملوك وطاردته فرحل إلى بادية لبلة (الأندلس) فتوفي فيها عام ٤٥٦ هـ الموافق ١٠٦٤ م.

(٣) أبو حامد : هو محمد بن محمد بن محمد الغزالى الطوسي أبو حامد، حجة الإسلام فيلسوف متصرف له نحو مئتي مصنف، ولد في الطايران (خراسان) عام ٤٥٠ هـ الموافق ١٠٥٨ م رحل إلى نيسابور ثم إلى بغداد فالحجاج بلاد =

والسهروري<sup>(١)</sup> المقتول والرازي<sup>(٢)</sup> والأمدي<sup>(٣)</sup> وغيرهم . وهذه هي المقولات العشر الذي يعبرون عنها بقولهم : الجوهر ، والكم ، والكيف ، والأين ، ومتى ، والإضافة ، والوضع ، والملك ، وأن يفعل ، وأن ينفع ، وقد جُمعت في بيتين وهي :

الشام وملا نسبته الى صناعة الغزل ، توفي في مسقط رأسه عام ٥٥٠٥ هـ  
الموافق ١١١١ م.

(١) السهروري : هو يحيى بن حيش بن أميرك أبو الفتوح شهاب الدين السهروري ، فيلسوف ، اختلف المؤرخون في اسمه ولد في سهرورد عام ٥٤٩ الموافق ١١٥٤ ، ونشأ بمراة ، سافر الى حلب ، فنسب الى انحلال العقيدة ، وكان علمه أكثر من عقله كما يقول ابن خلkan : أفتى العلماء بإباحة دمه ، فسجنه الملك الظاهر غازي وختقه في سجنه بقلعة حلب عام ٥٨٧ هـ الموافق ١١٩١ م.

(٢) الرازي : هو محمد بن زكريا ، أبو بكر ، فيلسوف من الأئمة في صناعة الطب ، من أهل الري ، ولد عام ٢٥١ هـ الموافق ٨٦٥ م وتعلم في مسقط رأسه ، سافر الى بغداد بعد سن الثلاثين ، أولع بالموسيقى ونظم الشعر في صغره واشتغل بالكيمياء ، ثم عكف على الطب والفلسفة في كبره فنبغ واشتهر . عمى في آخر أيامه ومات ببغداد عام ٣١٣ هـ الموافق ٩٢٥ م.

(٣) الأمدي : هو علي بن محمد بن عبد الرحمن أبو الحسن البغدادي الأمدي ، فقيه حنفيي بغدادي الأصل والمولد نزل ثغر(آمد) بديار بكر سنة ٤٥٠ هـ وتوفي به ، واليه نسبته له : عدة الحاضر وكفاية المسافر في الفقه توفي عام ٤٦٧ هـ الموافق ١٠٧٥ م.

زيد الطويل الأسود بنُ مالك  
في داره بالأمس كان متكمي  
في يده سيفٌ نصاه فانتضا  
فهذه عشر مقولات سوا

وأكثر الناس من أتباعه وغير أتباعه أنكروا حصر الأعراض في  
تسعة أجناس وقالوا: إن هذا لا يقوم عليه دليل، ويشبون  
إمكان ردها إلى ثلاثة وإلى غير ذلك من الأعداد، وجعلوا  
الجواهر خمسة أنواع، الجسم والعقل والنفس والمادة  
والصورة، فالجسم جوهر حسي والباقي جواهر عقلية، لكن  
ما يذكرونها من الدليل على إثبات الجواهر العقلية إنما يدل  
على ثبوتها في الأذهان لا في الأعيان.

وهذه التي يسمونها «المجردات العقلية» ويقولون:  
الجواهر تنقسم إلى ماديات ومجردات فالماديات القائمة  
بالمادة وهي الهيولي وهي الجسم، والمجردات هي  
المجردات عن المادة، وهذه التي يسمونها المجردات  
أصلها هي هذه الأمور الكلية المعقولة في نفس الإنسان كما  
أن المفارقات أصلها مفارقة النفس البدن، وهذا أمران لا

ينكران لكن ادعوا في صفات النفس وأحوالها أموراً باطلة،  
وادعوا أيضاً ثبوت جواهر عقلية قائمة بأنفسها ويقولون فيها:  
العقل والمعقول والعقل شيء واحد كما يقولون مثل ذلك  
في رب العالمين فيقولون: هو عاقل ومعقول وعقل، وعاشق  
ومعشوق وعشق، ولذيد وملذ ولذة. و يجعلون الصفة عين  
الموصوف، و يجعلون كل صفة هي الأخرى فيجعلون نفس  
العقل الذي هو العلم نفس العاقل العالم، ونفس العشق  
الذي هو الحب نفس العاشق المحب، ونفس اللذة هي  
نفس العلم ونفس الحب، و يجعلون القدرة والإرادة هي  
نفس العلم فيجعلون العلم هو القدرة وهو الإرادة وهو  
المحبة وهو اللذة، و يجعلون العالم المريد المحب  
الملذ هو نفس العلم الذي هو نفس الإرادة وهو نفس  
المحبة وهو نفس اللذة. فيجعلون الحقائق المتنوعة شيئاً  
واحداً و يجعلون نفس الصفات المتنوعة هي نفس الذات  
الموصوفة، ثم يتناقضون فيثبتون له علمأً ليس هو نفس ذاته  
كما تناقض ابن سينا في إشاراته، وغيره من محققيهم،  
وبسط الكلام في الرد عليهم بموضع آخر.

والمقصود أنهم يعبرون بلفظ العقل عن جوهر قائم

بنفسه ويثبتون جواهر عقلية يسمونها المجردات والمفارقات للمادة، وإذا حق الأمر عليهم لم يكن عندهم غير نفس الإنسان التي يسمونها الناطقة وغير ما يقوم بها من المعنى الذي يسمى عقلاً. وكان أرسطو وأتباعه يسمون الرب عقاً وجوهراً وهو عندهم لا يعلم شيئاً سوى نفسه ولا يريد شيئاً ولا يفعل شيئاً ويسمونه المبدأ والعلة الأولى لأن الفلك عندهم متحرك للتتشبه به أو متحرك الشبه بالعقل، فحاجة الفلك عندهم إلى العلة الأولى من جهة أنه متتشبه بها كما يتتشبه المؤتم بالإمام والتلميذ بالأستاذ، وقد يقول أنه يحركه كما يحرك المعشوق عاشقه ليس عندهم أنه أبدع شيئاً ولا فعل شيئاً، ولا كانوا يسمونه واجب الوجود ولا يقسمون الوجود إلى واجب وممكن و يجعلون الممكن هو موجوداً قدি�ماً أزلياً كالفلك عندهم وإنما هذا فعل ابن سينا وأتباعه وهم خالفوا في ذلك سلفهم وجميع العقلاء وخالفوا أنفسهم أيضاً فتناقضوا فإنهم صرحوا بما صرخ به سلفهم وسائر العقلاء من أن الممكن الذي يمكن أن يكون موجوداً وأن يكون معدوماً، لا يكون إلا محدثاً مسبوقاً بالعدم. وأما الأزلي الذي لم يزل ولا يزال فيمتنع عندهم وعن سائر

العقلاء أن يكون ممكناً يقبل الوجود والعدم بل كل ما قبل الوجود والعدم لم يكن إلا محدثاً وهذا مما يستدل به على أن كل ما سوى الله فهو محدث مسبوق بالعدم كائن بعد أن لم يكن كما بسط في موضعه، لكن ابن سينا ومتبعوه تناقضوا فذكروا في موضع آخر أن الوجود ينقسم إلى واجب وممكן وأن الممكן قد يكون قديماً أزلياً، لم يزل ولا يزال يمتنع عدمه ويقولون هو واجب بغيره، وجعلوا الفلك من هذا النوع فخرجوا عن إجماع العقلاء الذين وافقوهم هم عليه في إثبات شيء ممكн يمكن أن يوجد وأن لا يوجد وأنه مع هذا يكون قديماً أزلياً أبداً يمتنع العدم واجب الوجود بغيره فإن هذا يمتنع عند جميع العقلاء. وذلك بين في صريح العقل لمن تصور حقيقة الممكן الذي يقبل الوجود والعدم كما بسط في موضعه.

## هدم مذهب المعتزلة

وهؤلاء المتكلمين إنما سلطوا على المتكلمين الجهمية والمعطلة ومن سلك سبيلهم لأن هؤلاء لم يعرفوا حقيقة ما بعث الله به رسوله. ولم يحتاجوا لما نصروه

بحجج صحيحة في المعقول فقصر هؤلاء المتكلمون في معرفة السمع والعقل حتى قالوا إن الله لم يزل لا يفعل شيئاً ولا يتكلم بمشيئته ثم حدث ما حدث من غير تجدد سبب حادث، وزعموا دوام امتناع ركون الرب متكلماً بمشيئته ثم حدث ما حدث من غير تجدد سبب حادث وزعموا دوام امتناع ركون الرب متكلماً بمشيئته فعَالاً لما يشاء لزعمهم امتناع دوام الحوادث ثم صار أثمنهم كالجهنم بن صفوان<sup>(١)</sup> وأبي الهذيل العلاف<sup>(٢)</sup> إلى امتناع دوامها في المستقبل والماضي . فقال الجهم بفناء الجنة والنار . وقال أبو الهذيل

(١) الجهم بن صفوان: السمرقندى: أبو محرز، من موالي بنى راسب رأس «الجهمية». قال النهـي: الضال المبدع، هـلـك في زمان صغار التابعين وقد زرع شرآً عظيماً. كان يقضـي في عـسـكرـ الحـارـثـ بنـ سـرـيعـ، الـخـارـجـ عـلـىـ أمرـاءـ خـراسـانـ، فـقـبـضـ عـلـيـهـ نـصـرـ بنـ سـيـارـ، فـطـلـبـ جـهـنـمـ استـبـقاءـهـ فـقـالـ نـصـرـ: لـاـ تـقـومـ عـلـيـنـاـ مـعـ الـيـمـانـيـةـ أـكـثـرـ مـاـ قـمـتـ وـأـمـرـ بـقـتـلـهـ فـقـتـلـ عـامـ ١٠٢ـ هـ المـوـافـقـ ٧٢٠ـ مـ.

(٢) أبو الهذيل العلاف: هو محمد بن الهذيل بن عبد الله بن مكحول العبدى، مولى عبد القيس أبو الهذيل العلاف من أئمة المعتزلة، ولد بالبصرة عام ١٣٥ـ هـ المـوـافـقـ ٧٥٣ـ مـ واشتهر بعلم الكلام. قال المأمون: أطل أبو الهذيل على الكلام في ظلال الغمام على الأنام، له مقالات في الاعتزال ومجالس ومناظرات. كان حسن الجدل قوي الحجة سريع الخاطر، كف بصره في آخر عمره، وتوفي بسامراء عام ٢٣٥ـ هـ المـوـافـقـ ٨٥٠ـ مـ.

بفnaire حركاتهما وأنهم يبقون دائمًا في سكون، ويزعم بعض من سلك هذه السبيل أن هذا هو مقتضى العقل وأن كل ماله ابتداء فيجب أن يكون له انتهاء. ولما رأوا الشرع قد جاء بدوام نعيم أهل الجنة كما قال تعالى ﴿أَكُلُّهَا دَائِمٌ وَظَلَّهَا﴾<sup>(١)</sup> وقال ﴿إِنَّ هَذَا لِرِزْقٍ مَالَهُ مِنْ نَفَادٍ﴾<sup>(٢)</sup> ظنوا أنه يجب تصديق الشرع فيما خالف فيه أهل العقل ولم يعلموا أن الحجة العقلية الصحيحة لا تناقض الحجة الشرعية الصحيحة بل يمكنها تعارض الحجج الصحيحة سواء كانت عقلية أو سمعية أو سمعية وعقلية. بل إذا تعارضت حجتان دل على فساد إحداهما أو فسادهما جميًعا.

وصار كثير منهم إلى جواز دوام الحوادث في المستقبل دون الماضي وذكروا فروعًا عرف حذاهم ضعفها كما بسط في غير هذا الموضع، وهو لزومهم أن يكون الرب كان غير قادر ثم صار قادرًا من غير تجدد سبب يوجب كونه قادرًا وأنه لم يكن يمكنه أن يفعل ولا يتكلم بمشيئته ثم صار

(١) سورة الرعد الآية ٣٥.

(٢) سورة ص الآية ٥٤.

الفعل ممكناً له بدون سبب يوجب تجدد الأمكان. وإذا ذكر لهم هذا قالوا كان في الأزل قادراً على ما لم يزل فقيل لهم القادر لا يكون قادراً مع كون المقدور ممتنعاً بل القدرة على الممتنع ممتنعة وإنما يكون قادراً على ما يمكنه أن يفعله فإذا كان لم يزل قادراً فلم يزل يمكنه أن يفعل .

ولما كان أصل هؤلاء هذا صاروا في كلام الله على ثلاثة أقوال : فرقة قالت الكلام لا يقوم بذات الرب بل لا يكون كلامه إلا مخلوقاً لأنه إما قديم وإما حادث ويمتنع أن يكون قديماً لأنه متكلم بمشيئته وقدرته والقديم لا يكون بالقدرة والمشيئه ، وإذا كان الكلام بالقدرة والمشيئه كان مخلوقاً لا يقوم بذاته إذا لو قام بذاته كانت قد قامت به الحوادث والحوادث لا تقوم به لأنها لو قامت به لم يدخل منها وما لم يدخل من الحوادث فهو حادث . قالوا : إذ بهذا الأصل أثبتنا حدوث الأجسام ، وبه ثبت حدوث العالم ( قالوا ) ومعلوم أن ما لم يسبق الحادث لم يكن قبله إما معه وإنما بعده . وما كان مع الحادث أو بعده فهو حادث .

وكثير منهم لم يتفطن للفرق بين نوع الحوادث وبين

الحادث المعين فإن الحادث المعين والحوادث المحصورة  
يمتنع أن تكون أزلية دائمة . وما لم يكن قبلها فهو إما معها  
وإما بعدها ، وما كان كذلك فهو حادث قطعاً ، وهذا لا  
يخفي على أحد .

ولكن موضع النظر والنزاع نوع الحوادث . وهو أنه  
هل يمكن أن يكون النوع دائماً فيكون الرب لا يزال يتكلم  
أو يفعل بمشيئته وقدرته أم يمتنع ذلك ؟ فلما تفطن لهذا  
الفرق طائفه قالوا : وهذا أيضاً ممتنع لامتناع حوادث لا أول  
لها . وذكروا على ذلك حججاً كحججة التطبيق وحججة امتناع  
انقضاء ما لا نهاية له وأمثال ذلك ، وقد ذكر عامة ما ذكر في  
هذا الباب وما يتعلق به في مواضع غير هذا الموضع ولكل  
مقام مقال .

وأولئك المتكلسفة لما رأوا أن هذا القول مما يعلم  
بطلاته بصربيح العقل وأنه يمتنع حدوث الحوادث بدون  
سبب حادث ويمتنع كون الرب يصير فاعلاً بعد أن لم يكن  
وأن المؤثر التام يمتنع تخلف أثره عنه - ظنوا أنهم إذا أبطلوا  
هذا القول فقد سلم لهم ما ادعوه من قدم العالم كالأفلاك

و الجنس المولودات و مسود العناصر، و ضلوا اصلاً عظيماً خالفوا به صرائح العقول و كذبوا به كل رسول فإن الرسل مطبقون على أن كل ما سوى الله محدث مخلوق كائن بعد أن لم يكن. ليس مع الله شيء قديم بقدمه وأنه خلق السموات والأرض وما بينهما في ستة أيام. والعقول الصريحة تعلم أن الحوادث لا بد لها من محدث: فلو لم تكن إلا العلة القديمة الأزلية المستلزمة لمعمولها لم يكن في العالم شيء من الحوادث. فإن حدوث ذلك الحادث عن علة قديمة أزلية مستلزمة لمعمولها ممتنع. فإنه إذا كان معمولها لازماً لها كان قديماً معها لم يتأخر عنها فلا يكون شيئاً من الحوادث سبب اقتضى حدوثه فتكون الحوادث كلها حدثت بلا محدث و هؤلاء فروا من أن يحدثها القادر بغير سبب حادث و ذهبوا إلى أنها تحدث بغير حدث أصلاً لا قادر ولا غير قادر. فكان ما فروا إليه شرّاً مما فروا منه، وكانوا شرّاً من المستجير من الرمضاء بالنار.

واعتقد هؤلاء أن المفعول المصنوع المبتدع المعين كالفلك يفارق فاعله أولاً وأبداً لا يتقدم الفاعل عليه تقدماً زمانياً، وأولئك قالوا بل المؤثر التام يتراخي عنه أثره ثم

يحدث الأثر من غير سبب اقتضى حدوثه فأقام الأولون الأدلة العقلية الصريحة على بطلان هذا كما أقام هؤلاء الأدلة العقلية الصريحة على بطلان قول الآخرين. ولا ريب أن قول هؤلاء أهل المقارنة أشد فساداً ومناقضة لصرير المعقول وصحيح المنقول من قول أولئك أهل التراخي. والقول الثالث الذي يدل عليه المعقول الصريح ويقرّ به عامة العقلاة ودل عليه الكتاب والسنة وأقوال السلف والأئمة لم يهتد له الفريقان، وهو أن المؤثر التام يستلزم وقوع أثره عقب تأثيره التام لا يقترن به ولا يتراخي، كما طلقت المرأة فطلقت. وأعتقدت العبد فعتق. وكسرت الإناء فانكسر، وقطعت الحبل فانقطع، فوموقع العتق والطلاق ليس مقارناً لنفس التطبيق والإعناق بحيث يكون معه ولا هو أيضاً متراخ عنه بل يكون عقبه متصلةً به، وقد يقال هو معه ومقارنه له باعتبار أنه يكون عقبة متصلةً به، كما يقال هو بعده متاخر عنه باعتبار أنه إنما يكون عقب التأثير التام، وللهذا قال تعالى: «إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ»<sup>(١)</sup>

---

(١) سورة يس الآية ٨٢.

فهو سبحانه يَكُونُ مَا يشاء تكوينه فإذا كَوْنَهُ كَانَ عَقْبَ تَكْوِينِهِ  
مَتَصَلًّا بِهِ لَا يَكُونُ مَعَ تَكْوِينِهِ فِي الزَّمَانِ وَلَا يَكُونُ مَتَرَاجِيًّا  
عَنْ تَكْوِينِهِ بَيْنَهُمَا فَصْلٌ فِي الزَّمَانِ بَلْ يَكُونُ مَتَصَلًّا بِتَكْوِينِهِ  
كَاتِصَالِ أَجْزَاءُ الْحَرْكَةِ وَالزَّمَانِ بَعْضُهَا بَعْضٌ.

وهذا مما يستدل به على أن كل ما سوى الله جاد ث  
كائن بعد أن لم يكن، وإن قيل مع ذلك بدوام فاعليته  
ومتكلميته، وهذه الأمور مبسوطة في غير هذا الموضع.  
والمقصود هنا أن هذا هو أصل من قال القرآن محدث ومن  
قال إن الله لم يقم به كلام ولا إرادة بل ولا علم بل ولا  
حياة ولا قدرة ولا شيء من الصفات. فلما ظهر فساد هذا  
القول شرعاً وعقلاً قالت طائفة ممن وافقهم على أصل  
مذهبهم هو لا يتكلم بمشيئته وقدرته بل كلامه أمر لازم لذاته  
كما تلزم ذاته الحياة، ثم منهم من قال: هو معنى واحد  
لامتناع اجتماع معاني لا نهاية لها في أن واحد وامتناع  
تخصيصه بعدد دون عدد، وقالوا ذلك المعنى هو الأمر بكل  
مأمور والخبر عن كل مخبر عنه إن عبر عنه بالعربية كان قرآنًا  
 وإن عبر عنه بالعبرية كان توراة وإن عبر عنه بالسريانية كان  
إنجيلاً، وقالوا: إن الأمر والنهي صفات للكلام لا أنواع له.

فإن معنى آية الكرسي ، آية الدين و﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ﴾<sup>(١)</sup>  
و﴿تَبَّأْتَ يَدَا أَبِي لَهَبٍ﴾<sup>(٢)</sup> معنى واحد.

فقال جمهور العقلاة لهم : تصور هذا القول يوجب  
العلم بفساده وقالوا لهم : موسى سمع كلام الله كله أو  
بعضه . إن قلتم كله لزم أن يكون قد علم الله . وإن  
قلتم بعضه فقد تبعض : وقالوا لهم : إذا جوزتم أن تكون  
حقيقة الخبر هي حقيقة الأمر وحقيقة النهي عن كل منهي  
عنه . والأمر لكل مأمور به هو حقيقة الخبر عن كل مخبر  
عنه : فجوازوا أن تكون حقيقة العلم هي حقيقة القدرة .  
وحقيقة القدرة هي حقيقة الارادة فاعترف حذاقهم بأن هذا  
لازم لهم لا محيد لهم عنه . ولزمهم امكان أن تكون حقيقة  
الذات هي حقيقة الصفات وحقيقة الوجود الواجب هي  
حقيقة الوجوب الممكن ، والتزم ذلك طائفه منهم فقالوا :  
الوجود واحد ، وعين الوجود الواجب القديم الخالق هو عين  
الوجود الممكن المخلوق المحدث .

---

(١) سورة الاخلاص الآية ١ .

(٢) سورة المسد الآية ١ .

وهذا أصل قول القائلين بوحدة الوجود كابن عربي<sup>(١)</sup> الطائي وابن سبعين<sup>(٢)</sup> وأتباعهما كما بسط في موضع : ومن هؤلاء القائلين بأنه لا يتكلم بمشيئته وقدرته مع قيام الكلام به من قال : كلامه المعين حروف وأصوات معينة قديمة أزلية لم تزل ولا تزال . وزعموا أن كلاً من القرآن والتوراة والإنجيل حروف وأصوات قديمة أزلية لم تزل ولا تزال ، فقال لهم جمهور العقلاة : معلوم بالاضطرار أن الباء قبل السين والسين قبل الميم فكيف يكونان معاً أزواً وأبداً ، ومعلوم أن الصوت المعين لا يبقى زمانين فكيف يكون أزلياً لم يزل ولا يزال فقالت الطائفة الثالثة ممن سلك مسلك

(١) ابن عربي : هو محمد بن علي بن محمد ابن عربي أبو بكر الحاتمي الطائي الاندلسي المعروف بمحيي الدين بن عربي الملقب بالشيخ الأكبر، فيلسوف من أئمة المتكلمين في كل علم، ولد في مرسية (بالأندلس) عام ٥٦٠ هـ الموافق ١١٦٥ م وانتقل إلى إشبيلية، زار الشام وببلاد الروم والعراق والحجاج. أنكر عليه أهل الديار المصرية شطحات صدرت عنه، فعمل بعضهم على إراقة دمه فحبس، فسعى في خلاصه علي بن فتح البجاني فنجا واستقر في دمشق فتوفي فيها عام ٦٣٨ هـ الموافق ١٢٤٠ .

(٢) ابن سبعين : هو عبد الحق بن ابراهيم بن محمد بن نصر ابن سبعين الإشبيلي المرسي الرقوطي قطب الدين أبو محمد من زهاد الفلسفه، ومن القائلين بوحدة الوجود، درس العربية والأداب في الأندلس وانتقل إلى سبتة، واشتهر أمره . توفي عام ٦٦٩ هـ الموافق ١٢٧٠ .

أولئك المتكلمين: بل نقول أنه يتكلم بمشيئته وقدرته كلاماً قائماً بذاته كما دل على ذلك الكتاب والسنة واجماع السلف والأئمة وإن لزم من ذلك قيام الحوادث به فلا محذور في ذلك شرعاً ولا عقلاً بل هذا لازم لجميع طوائف العقلاة وعليه دلت النصوص الكثيرة، وأقوال السلف والأئمة. ويقول أنه يتكلم بمشيئته وقدرته بالقرآن العربي وأنه نادى موسى بصوت سمعه موسى كما دلت على ذلك النصوص وأقوال السلف لكن يقول أنه لم يكن في الأزل متكلماً ويمتنع أن يكون لم يزل متكلماً بمشيئته وقدرته لأن ذلك يستلزم حادث لا أول لها. وهو أصل هؤلاء. فقيل لهم معلوم أن الكلام صفة كمال لا صفة نقص وأن من يتكلم بمشيئته وقدرته أكمل ممن لا يكون قادراً على الكلام بمشيئته وقدرته وحيثئذ فمن لم يزل متكلماً بمشيئته أكمل ممن صار قادراً على الكلام بعد أن كان لا يمكنه أن يتكلم، وقالوا لهم إذا قلتم تكلم بعد أن كان الكلام ممتنعاً من غير أن يكون هناك سبب أوجب تجدد قدرته وتجدد إمكان الكلام له قلتم أنه لم يزل غير قادر على الكلام ولم يزل الكلام غير ممكن له ثم صار قادراً يمكنه أن يتكلم بمشيئته من غير حدوث شيء،

وهذا مخالفة لصریح العقل، وسلب لصفات الكمال عن الباري، وجعله مثل المخلوق الذي صار قادرًا على الكلام بعد أن لم يكن قادرًا عليه.

والسلف والأئمة نصّوا على أنّ الرب تعاليٰ لم يزل متكلماً إذا شاء وكما شاء كما نص على ذلك عبد الله بن المبارك<sup>(١)</sup> وأحمد بن حنبل<sup>(٢)</sup> وغيرهم من أئمة الدين وسلف المسلمين، وهم الذين قالوا بأن القرآن كلام الله منزل غير مخلوق. لم يقل أحد منهم أنه لا يتكلم بمشيئته

---

(١) عبد الله بن المبارك: بن واضح الحافظي بالولاء، التمييزي المروزي أبو عبد الرحمن الحافظ شيخ الإسلام المجاهد التاجر، صاحب التصانيف والرحلات، أفنى عمره في الأسفار حاجاً ومجاهداً وتاجراً، وجمع الحديث والفقه والعربية وأيام الناس والشجاعة والشجاعة، كان من سكان خراسان ومات في بهيت (على الفرات) عام ١٨١ هـ الموافق ٧٩٧.

(٢) أحمد بن حنبل: هو أحمد بن محمد بن حنبل أبو عبد الله الشيباني الوائلي، إمام المذهب الحنفي، وأحد الأئمة الأربع، أصله من مرو، وكان أبوه والي سرخس، ولد في بغداد عام ١٦٤ هـ الموافق ٧٨٠، نسا منكباً على طلب العلم، وسافر في سبيله أسفاراً كبيرة إلى الكوفة والبصرة ومكة والمدينة واليمن والشام والشغور، كان أسمراً اللون حسن الوجه، طويلاً القامة، يلبس الأبيض ويختبب رأسه ولحيته بالحناء. توفي عام ٢٢١ هـ الموافق ٨٥٥ م.

وقدرته . ولا قال أحد منهم أنه مخلوق بائن عنه . ولا قال أحد منهم أنه صار متكلماً أو قادراً على الكلام بعد أن لم يكن كذلك ، وقد بسطت هذه الأمور في موضع آخر . والمقصود أن هذه الأقوال التي قالها هؤلاء المتكلمون من الجهمية والمعزلة والكلابية والكرامية والسائلمية ، ومن وافقهم من المتأخرین الذين انتسبوا الى بعض الأئمة الأربعـة وخالـفـوا بها اجـمـاعـ السـلـفـ والأئـمةـ ، وما جاء به الكتاب والسنـةـ وخـالـفـوا بها صـرـيـعـ الـمـعـقـولـ الـذـيـ فـطـرـ اللـهـ عـلـيـهـ عـبـادـهـ هيـ الـتـيـ سـلـطـتـ أـوـلـئـكـ الـمـتـفـلـسـفـةـ الـدـهـرـيـةـ عـلـيـهـمـ لـكـنـ قـوـلـ الفـلـاسـفـةـ أـعـظـمـ فـسـادـاـ فـيـ الـمـعـقـولـ وـالـمـنـقـولـ .

## فصل العلم لا يسمى عقلاً

والمقصود هنا أن اسم العقل عند المسلمين وجمهور العقلاء إنما هو صفة وهو الذي يسمى عرضاً قائم بالعقل، وعلى هذا دل القرآن في قوله تعالى : «لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ»<sup>(١)</sup> \* قوله : «أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَتَكُونُ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا»<sup>(٢)</sup> \* قوله : «قَدْ بَيَّنَاهُ لَكُمُ الْآيَاتِ إِنْ كُتْمُ تَعْقِلُونَ»<sup>(٣)</sup> ونحو ذلك مما يدل على أن العقل مصدر عقل يعقل عقلاً، وإذا كان كذلك فالعقل لا يسمى به مجرد العلم الذي لم يعمل به صاحبه، ولا العمل بلا علم بل إنما يسمى به العلم الذي يعمل به والعمل بالعلم، ولهذا قال أهل النار : «لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعْيِ»<sup>(٤)</sup> وقال تعالى : «أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَتَكُونُ

---

(١) سورة البقرة الآية ٧٣ ، سورة البقرة الآية ٢٤٢ ، سورة النور الآية ٦١ ، سورة غافر الآية ٦٧ ، سورة الزخرف الآية ٣ .

(٢) سورة الحج الآية ٤٦ .

(٣) سورة آل عمران الآية ١١٨ .

(٤) سورة الملك الآية ١٠ .

لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا<sup>(١)</sup>. والعقل المشروط في التكليف لا بد أن يكون علماً يميز بها الإنسان بين ما ينفعه وما يضره، فالمحجون الذي لا يميز بين الدرهم والفلوس، ولا بين أيام الأسبوع، ولا يفقه ما يقال له من الكلام ليس بعادل، أما من فهم الكلام وميز ما ينفعه وما يضره فهو عاقل.

ثم من الناس من يقول: العقل هو علوم ضرورية، ومنهم من يقول العقل هو العمل بموجب تلك العلوم. والصحيح أن اسم العقل يتناول هذا وهذا، وقد يراد بالعقل نفس الغريزة التي في الإنسان التي بها يعلم ويزمي ويقصد المنافع دون المضار كما قال أحمد بن حنبل والحارث المحاسبي<sup>(٢)</sup> وغيرهما أن العقل غريزة وهذه الغريزة ثابتة عند جمهور العقلاة كما أن في العين قوة بها يبصر، وفي

(١) سورة الحج الآية ٤٦.

(٢) الحارث المحاسبي: بن أسد أبو عبد الله، من أكابر الصوفية، كان عالماً بالأصول والمعاملات، واعظاً مبكياً، وله تصانيف في الزهد والرد على المعتزلة وغيرهم ولد في البصرة ومات في بغداد عام ٢٤٣ هـ الموافق ٨٥٧ م.

اللسان قوة بها يذوق، وفي الجلد قوة بها يلمس عند جمهور العقلاء.

ومن الناس من ينكر القوى والطبايع كما هو قول أبي الحسن<sup>(١)</sup> ومن اتبعه من أصحاب مالك<sup>(٢)</sup> والشافعي<sup>(٣)</sup> وأحمد وغيرهم، وهؤلاء المنكرون للقوى والطبايع ينكرون الأسباب أيضاً ويقولون إن الله يفعل عندها لا بها فيقولون إن

---

(١) أبو الحسن الأشعري: هو علي بن اسماعيل الأشعري، من نسل الصحابي أبي موسى الأشعري مؤسس مذهب الأشاعرة. كان من الأئمة المتكلمين المجتهدين ولد في البصرة عام ٢٦٠ هـ وتوفي في بغداد عام ٨٧٤ هـ.

(٢) مالك: بن أنس بن مالك الأصحابي الحميري أبو عبد الله، إمام دارالهجرة، وأحد الأئمة الأربعة عن أهل السنة، وإليه تنسب المالكية، ولد في المدينة عام ٩٣ هـ وتوفي فيها عام ١٧٩ هـ. كان صلباً في دينه، بعيداً عن الأمراء والملوك، وشي به إلى جعفر عم المنصور العباسي، فضربه سياطاً انخلعت لها كتفه. سأله المنصور أن يضع كتاباً للناس يحملهم على العمل به فصنف الموطأ.

(٣) الشافعي: هو محمد بن ادريس بن العباس بن عثمان بن شافع الهاشمي القرشي، أحد الأئمة الأربعة عند أهل السنة، وإليه نسبة الشافعية كافة، ولد في غزة سنة ١٥٠ هـ الموافق ٧٦٧ م وحمل منها إلى مكة وهو ابن ستين، زار بغداد مرتين وقصد مصر وتوفي بها سنة ٢٠٤ هـ الموافق ٨٢٠ م وقبره معروف في القاهرة.

أفتى الشافعي وهو ابن عشرين سنة، وكان ذكياً مفرطاً له تصانيف كثيرة.

اللَّهُ لَا يَشْبَعُ بِالْخَبْزِ وَلَا يَرْوِي بِالْمَاءِ وَلَا يَنْبَتِ الزَّرْعُ بِالْمَاءِ  
 بَلْ يَفْعُلُ عِنْدَهُ لَا بِهِ، وَهُؤُلَاءِ خَالِفُوا الْكِتَابَ وَالسُّنْنَةَ وَاجْمَاعَ  
 السَّلْفِ مَعَ مُخَالَفَةٍ صَرِيحَ الْعُقْلِ وَالْحَسْنَ فَانَّ اللَّهَ قَالَ فِي  
 كِتَابِهِ: «وَهُوَ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيَاحَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِهِ حَتَّى  
 إِذَا أَفْلَتْ سَحَابًا ثُقَالًا سُقْنَاهُ لِبَلَدٍ مَيِّتٍ فَأَنْزَلَنَا بِهِ الْمَاءَ  
 فَأَخْرَجْنَا بِهِ مِنْ كُلِّ الشَّمَرَاتِ كَذَلِكَ نُخْرِجُ الْمَوْتَى لِعَلَّكُمْ  
 تَذَكَّرُونَ»<sup>(١)</sup> فَأَخْبَرَ أَنَّهُ يَنْزَلُ الْمَاءَ بِالسَّحَابِ وَيَخْرُجُ الشَّمَرِ  
 بِالْمَاءِ، وَقَالَ تَعَالَى: «وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَاءٍ  
 فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا»<sup>(٢)</sup> وَقَالَ: «وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ  
 مَاءً مُبَارِكًا فَأَنْبَتْنَا بِهِ جَنَّاتٍ وَحَبَّ الْحَصِيدِ»<sup>(٣)</sup> وَقَالَ:  
 «قَاتِلُوهُمْ يُعَذِّبُهُمُ اللَّهُ بِإِيمَانِكُمْ»<sup>(٤)</sup> وَقَالَ: «قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ  
 اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ يَهْدِي بِهِ اللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضْوَانَهُ سُبُّلَ  
 السَّلَامِ»<sup>(٥)</sup> وَقَالَ: «يَقُولُونَ مَاذَا أَرَادَ اللَّهُ بِهَذَا مَثَلًا يُضِلُّ  
 بِهِ كَثِيرًا وَيَهْدِي بِهِ كَثِيرًا»<sup>(٦)</sup> وَمِثْلُ هَذَا فِي الْقُرْآنِ كَثِيرٌ،

(١) سورة الأعراف الآية ٥٧.

(٢) سورة البقرة الآية ١٦٤.

(٣) سورة ق الآية ٩.

(٤) سورة التوبة الآية ١٤.

(٥) سورة المائدة الآية ١٦.

(٦) سورة البقرة الآية ٢٦.

والناس يعلمون بحسهم وعقلهم أن بعض الأشياء سبب بعض كما يعلمون أن الشبع يحصل بالأكل لا بالعد، ويحصل بأكل الطعام لا بأكل الحصى، وأن الماء سبب لحياة النبات والحيوان كما قال: «وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ  
شَيْءٍ حَيًّا»<sup>(١)</sup> وأن الحيوان يروي بشرب الماء لا بالمشي، ومثل ذلك كثير، ولبسط هذه المسائل موضع آخر.

## الروح تقبض

والروح المدببة للبدن التي تفارقه بالموت هي الروح المنفخة فيه وهي النفس التي تفارقه بالموت، قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم لما نام عن الصلاة: «إن الله قبض أرواحنا حيث شاء وردها حيث شاء»<sup>(٢)</sup> وقال له بلال يا رسول الله أخذ بنفسي الذي أخذ بنفسك، وقال تعالى: «الله يتوفى الأنفس حين موتها والتي تُمْتَ في منامها

(١) سورة الأنبياء الآية ٣٠.

(٢) الحديث رواه البخاري مطولاً ومسلم وغيرهما إلا أنه بلفظ «أن الله قبض أرواحكم» الخ.

**فَيُمْسِكُ الَّتِي قَضَى عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْأُخْرَى إِلَى أَجْلٍ مُّسَمًّى** <sup>(١)</sup>.

قال ابن عباس وأكثر المفسرين : يقبضها قبضين قبض الموت وقبض النوم ثم في النوم يقبض التي تموت ويرسل الأخرى الى أجل مسمى حتى يأتي أجلها وقت الموت ، وقد ثبت في الصحيحين عن النبي ﷺ أنه كان يقول إذا نام : «باسمك ربِّي وضعْتْ جنبي وبِكَ أرفعْهُ إنْ أمسكتْ نفسي فاغفرْ لَهَا وارحْمْهَا وإنْ أرسَلْتَهَا فاحفظْهَا بما تحفظْ به عبادك الصالحين» وقد ثبت في الصحيح «أن الشهداء جعل الله أرواحهم في حواصل طير خضر تسرح في الجنة ثم تأوي إلى قناديل معلقة بالعرش» وثبت أيضاً بأسانيد صحيحة «إنَّ اَنْسَانَ اِذَا قُبِضَ رُوحُهُ فَتَقُولُ الْمَلَائِكَةُ اَخْرُجِيْ اِيْتَهَا النَّفْسُ الطَّيِّبَةُ كَانَتْ فِي الْجَسَدِ الطَّيِّبِ اَخْرُجِيْ رَاضِيَّةً مَرْضِيَّاً عَنِّكَ، وَيَقَالُ اَخْرُجِيْ اِيْتَهَا النَّفْسُ الْخَبِيثَةُ كَانَتْ فِي الْجَسَدِ الْخَبِيثِ اَخْرُجِيْ سَاخْطَةً مَسْخُوطًا عَلَيْكَ، وَفِي الْحَدِيثِ الْآخَرِ «نَسْمَةُ الْمُؤْمِنِ طَائِرٌ تَعْلُقُ مِنْ ثَمَرِ الْجَنَّةِ ثُمَّ تَأْوِي إِلَى

---

(١) سورة الزمر الآية ٤٢.

فناذيل معلقة بالعرش» فسمها نسمة. وكذلك في الحديث الصحيح حديث المراج «ان آدم عليه السلام قبل يمينه أسوده وقبل شماليه أسوده فإذا نظر قبل يمينه ضحك وإذا نظر قبل شماليه بكى» وان جبريل قال للنبي ﷺ: «هذه الأسود نسم بنيه. عن يمينه السعداء وعن يساره الأشقياء» وفي الحديث علي «والذي فلق العبة وبرا النسمة» وفي الحديث الصحيح: «إن الروح اذا قبض تبعه البصر»<sup>(١)</sup> فقد سمي المقبوض وقت الموت وقت النوم روحًا ونفساً. وسمى المعروج به إلى السماء روحًا ونفساً. لكن تسمى نفسها باعتبار تدبيره للبدن وتسمى روحًا باعتبار لطفه فان لفظ «الروح» يقتضي اللطف ولهذا يسمى الريح روحًا. وقال النبي ﷺ: «الريح من روح الله»<sup>(٢)</sup> أي من الروح التي خلقها الله فاضافة الروح إلى الله إضافة ملك لا إضافة وصف إذ كل ما يضاف إلى الله إن كان عيناً قائمة بنفسها

(١) رواه مسلم وابن ماجه والامام أحمد بن حنبل عن أم سلمة.

(٢) رواه البخاري في الأدب وأبو داود والحاكم عن أبي هريرة بلفظ «الريح من روح الله تأتي بالرحمة وتتأتي بالعذاب فإذا رأيتمنها فلا تسبوها واسأموا الله خيرها واستعيذوا بالله من شرها».

فهو ملك له وإن كان صفة قائمة بغيرها ليس لها محل تقويم  
به فهو صفة لله.

فال الأول كقوله: ﴿نَاقَةُ اللَّهِ وَسُقْيَاهَا﴾<sup>(١)</sup> وقوله:  
 ﴿فَأَرْسَلْنَا إِلَيْهَا رُوْحَنَا﴾<sup>(٢)</sup> وهو جبريل ﴿فَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا  
 سَوِيًّا قَالَتْ إِنِّي أَعُوذُ بِالرَّحْمَنِ مِنْكَ إِنْ كُنْتَ تَقْيَأً قَالَ إِنَّمَا أَنَا  
 رَسُولُ رَبِّكَ لَا هَبَّ لَكَ غُلَامًا زَكِيًّا﴾<sup>(٣)</sup> وقال: ﴿وَمَرْيَمَ ابْنَةَ  
 عِمْرَانَ الَّتِي أَخْصَنْتُ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِنْ رُوْحِنَا﴾<sup>(٤)</sup> وقال  
 عن آدم: ﴿فَإِذَا سَوَيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوْحِي فَقَعُوا لَهُ  
 سَاجِدِين﴾<sup>(٥)</sup> والثاني كقولنا: علم الله وكلام الله وقدرة الله  
 وحياة الله وأمر الله: لكن قد يعبر بلفظ المصدر عن  
 المفعول به فيسمى المعلوم علمًا والمقدور قدرة والمأمور به  
 أمرًا والمحلوق بالكلمة كلمة فيكون ذلك مخلوقًا. كقوله:  
 ﴿أَتَى أَمْرُ اللَّهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ﴾<sup>(٦)</sup> وقوله: ﴿إِنَّا نُبَشِّرُكُ

(١) سورة الشمس الآية ١٣ .

(٢) سورة مريم الآية ١٧ .

(٣) سورة مريم الآية ١٧ .

(٤) سورة التحريم الآية ١٢ .

(٥) سورة الحجر الآية ٢٩ .

(٦) سورة النحل الآية ١ .

يَكْلِمُهُ مِنْهُ اسْمُهُ الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ وَجِيَّهًا فِي الدُّنْيَا  
وَالْآخِرَةِ»<sup>(١)</sup> وقوله : «إِنَّمَا الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ  
اللَّهِ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِّنْهُ»<sup>(٢)</sup> ومن هذا الباب  
قوله : «إِنَّ اللَّهَ خَلَقَ الرَّحْمَةَ يَوْمَ خَلْقِهَا مائةً رَحْمَةً . انْزَلَ  
مِنْهَا رَحْمَةً وَاحِدَةً وَأَمْسَكَ عَنْهُ تِسْعَةً وَتِسْعَينَ رَحْمَةً فَإِذَا كَانَ  
يَوْمُ الْقِيَامَةِ جَمَعَ هَذِهِ إِلَى تِلْكَ فَرَحِمَ بَهَا عِبَادَهُ»<sup>(٣)</sup> . وَمِنْهُ  
قَوْلُهُ فِي الْحَدِيثِ الصَّحِيفِ لِلْجَنَّةِ «أَنْتَ رَحْمَتِي أَرْحَمْتَ بِكَ  
مِنْ أَشَاءَ مِنْ عِبَادِي» كَمَا قَالَ لِلنَّارِ «أَنْتَ عَذَابِي أَعْذَبْتَ بِكَ  
مِنْ أَشَاءَ وَلَكُلَّ وَاحِدَةٍ مِنْكُمَا مَلَؤُهَا» .

(١) سورة آل عمران الآية ٤٥ .

(٢) سورة النساء الآية ١٧١ .

(٣) الحديث في صحيح البخاري وغيره عن أبي هريرة بلفظ «قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقول إن الله خلق الرحمة يوم خلقها مائة رحمة فأمسك عنده تسعًا وتسعين رحمة وأرسل في خلقه كلهم رحمة واحدة فلو يعلم الكافر بكل الذي عند الله من الرحمة لم يتأمَّس من الجنة ولو علم المؤمن بكل الذي عند الله من العذاب لم يؤمن من النار» أقول الذي ينبغي للعاقل أن يكون بين الخوف والرجاء فلا يكون مفرطاً في الرجاء بحيث يصير من المرجحة القائلين بأنه لا يضر مع الإيمان شيء ولا مفرطاً في الخوف كالمعتزلة القائلين بتحليل صاحب الكبيرة إذا مات من غير توبة في النار بل يكون وسطاً بينهما والله الموفق .

ولكن لفظ الروح والنفس يعبر بهما عن عدة معان،  
 فيراد بالروح الهواء الخارج من البدن والهواء الدخيل فيه،  
 ويراد بالروح البخار الخارج من تجويف القلب من سواده  
 الساري في العروق وهو الذي تسميه الأطباء الروح ويسمى  
 الروح الحيواني، فهذا المعنى غير الروح التي تفارق  
 بالموت التي هي النفس، ويراد بنفس الشيء ذاته وعينه كما  
 يقال رأيت زيداً نفسه، وعينه، وقد قال تعالى : ﴿تَعْلَمُ مَا فِي  
 نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ﴾<sup>(١)</sup> وقال : ﴿كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى  
 نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ﴾<sup>(٢)</sup> وقال تعالى : ﴿وَيُحَدِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ﴾<sup>(٣)</sup>  
 وفي الحديث الصحيح أنه قال لأم المؤمنين : «لقد قلت  
 بعده أربع كلمات لو وزن بما قلته لوزنتهن سبحان الله  
 عدد خلقه سبحانه الله زنة عرشه، سبحانه الله رضا نفسه،  
 سبحانه الله مداد كلماته»<sup>(٤)</sup> وفي الحديث الصحيح الالهي  
 عن النبي ﷺ يقول الله تعالى : أنا عند ظن عبدي بي وأنا

(١) سورة المائدة الآية ١١٦.

(٢) سورة الأنعام الآية ٥٤.

(٣) سورة آل عمران الآية ١٢٨.

(٤) الحديث في صحيح مسلم وغيره بالفاظ مختلفة.

معه حين يذكرني إن ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي وإن ذكرني في ملأ ذكرته في ملأ خير منهم<sup>(١)</sup> فهذه الموضع المراد فيها بلفظ النفس عند جمهور العلماء اللهم نفسه التي هي ذاته المتصفه بصفاته، ليس المراد بها ذاتاً منفكة عن الصفات ولا المراد بها صفة للذات، وطائفة من الناس يجعلونها من باب الصفات كما يظن طائفة أنها الذات المجردة عن الصفات، وكلا القولين خطأ. وقد يراد بلفظ النفس الدم الذي يكون في الحيوان كقول الفقهاء: «ماله نفس سائلة وما ليس له نفس سائلة» ومنه يقال **نَفِسَتِ** المرأة اذا حاضت، **وَنَفِسَتْ** اذا **نَفَسَهَا** ولدُها، ومنه قيل النساء ومنه قول الشاعر:

تسيل على حد الظباء نفوسنا  
 وليس على غير الظباء تسيل

فهذا المعنى بالنفس ليسا هما معنى الروح، ويراد بالنفس عند كثير من المتأخرین صفاتها المذمومة فيقال فلان

(١) الحديث في صحيح البخاري وغيره مطول وما ذكره المصنف مختصر منه .تبه.

له نفس ويقال اترك نفسك ومنه قول أبي مرتد: «رأيت رب العزة في المنام فقلت أي رب كيف الطريق إليك فقال اترك نفسك» ومعلوم أنه لا يترك ذاته وإنما يترك هواها وأفعالها المذمومة، ومثل هذا كثير في الكلام، يقال فلان له لسان، فلان له يد طويلة، فلان له قلب، يراد بذلك لسان ناطق ويد عاملة صانعة وقلب حيٌّ عارف بالحق مرید له، قال تعالى: «إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرًا لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ»<sup>(١)</sup> كذلك النفس لما كانت حال تعلقها بالبدن يكثر عليها اتباع هواها صار لفظ «النفس» يعبر به عن النفس المتبعة لهواها أو عن اتباعها الهوى بخلاف لفظ «الروح» فانها لا يعبر عنها عن ذلك إذ كان لفظ «الروح» ليس هو باعتبار مدبرها للبدن. ويقال النفوس ثلاثة أنواع: وهي النفس الأمارة بالسوء التي يغلب عليها اتباع هواها بفعل الذنوب والمعاصي، والنفس اللوامة وهي التي تذنب وتتوب فمنها خير وشر لكن إذا فعلت الشر تابت وأنابت فتسمى لوامة لأنها تلوم صاحبها على الذنوب ولأنها تتلوم أي تتردد بين الخير والشر. والنفس المطمئنة وهي التي تحب الخير

---

(١) سورة ق الآية .٤٧

والحسنات وتربيده وتبغض الشر والسيئات وتكره ذلك وقد صار ذلك لها خلقاً وعادة وملكة، فهذه صفات وأحوال ذات واحدة، وإنما فالنفس التي لكل انسان هي نفس واحدة، وهذا أمر يجده الانسان من نفسه، وقد قال طائفة من المتكلسين الأطباء أن النفوس ثلاثة: نباتية محلها الكبد، وحيوانية محلها القلب وناطقية محلها الدماغ: وهذا إن ارادوا به أنها ثلاثة قوي تتعلق بهذه الأعضاء فهذا مسلم، وإن ارادوا أنها ثلاثة أعيان قائمة بأنفسها فهذا غلط بين .

وأما قول السائل «هل لها كيفية تعلم؟» فهذا سؤال مجمل، إن أراد أنه تعلم ما يعلم من صفاتها وأحوالها فهذا مما يعلم، وإن أراد أنها هل لها مثل من مثل من جنس ما يشهده من الأجسام أو هل من جنس شيء من ذلك؟ فإن أراد ذلك فليست كذلك فإنه ليست من جنس العناصر الماء والهواء والنار والتراب، ولا من جنس أبدان الحيوان والنبات والمعدن، ولا من جنس الأفلاك والكواكب، فليس لها نظير مشهود ولا جنس معهود، ولهذا يقال أنه لا يعلم كيفيةها، ويقال أنه «من عرف نفسه عرف ربه» من جهة الاعتبار ومن جهة المقابلة ومن جهة الامتناع، فأما الاعتبار فإنه يعلم

الانسان أنه حي عليم قادر سميع بصير متكلم فيتوصل بذلك إلى أن يفهم ما أخبر الله به عن نفسه من أنه حي عليم قادر سميع بصير فانه لو تصور لهذه المعاني من نفسه ونظر إليه لم يمكن أن يفهم ما غاب عنه كما أنه لولا تصوره لما في الدنيا من العسل واللبن والماء والخمر، والحرير، والذهب، والفضة لما أمكنه أن يتصور ما أخبر به من ذلك الغيب، لكن لا يلزم أن يكون الغيب مثل الشهادة فقد قال ابن عباس رضي الله عنه: «ليس في الدنيا مما في الجنة إلا الأسماء»<sup>(١)</sup> فإن هذه الحقائق التي أخبر بها أنها في الجنة ليست مماثلة لهذه الموجودات في الدنيا بحيث يجوز على هذه ما يجوز على تلك ويجب لها ما يجب لها ويمتنع ما يمتنع عليها ويكون مادتها مادتها ويستحيل استحالتها فإذا نعلم أن ماء الجنة لا يفسد ويأسن، ولبنها لا يتغير طعمه، وخمرها لا يصدع شاربها ولا ينفر عقله فإن ماءها ليس نابعاً من تراب ولا نازلاً من سحاب مثل ما في الدنيا، ولبنها ليس مخلوقاً من أنعام كما في الدنيا وأمثال ذلك، فإذا كان

(١) عن أبي الدرداء رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إنكم تدعون يوم القيمة بآسمائكم وأسماء آبائكم فاحسنو أسماءكم». رواه أبو داود.

ذلك المخلوق يوافق ذلك المخلوق في الاسم وبينهما قدر مشترك وتشابه فعلم به معنى ما خوطبنا به مع أن الحقيقة ليست مثل الحقيقة، فالخالق جل جلاله أبعد عن مماثلة مخلوقاته مما في الجنة لما في الدنيا فإذا وصف نفسه بأنه حي عليم سميع بصير قادر لم يلزم أن يكون مماثلاً لخلقه إذ كان بعدها عن مماثل خلقه أعظم من بعد مماثلة كل مخلوق لكل مخلوق، وكل واحد من صغار الحيوان لها حياة وقوة وعمل ليست مماثلة للملائكة المخلوقين فكيف يماثل رب العالمين شيئاً من المخلوقين والله سبحانه وتعالى سمي نفسه وصفاته بأسماء وسمى بها بعض المخلوقات فسمى نفسه حياً عليماً سمعياً بصيراً عزيزاً جباراً متكبراً ملكاً رؤوفاً رحيناً وسمى بعض عباده عليماً وبعضهم حليماً وبعضهم رؤوفاً رحيناً، وبعضهم سمعياً بصيراً، وبعضهم ملكاً وبعضهم عزيزاً وبعضهم جباراً متكبراً، ومعلوم أنه ليس العليم كالعظيم ولا الحليم كالحليم ولا السميع كالسميع وهكذا في سائر الأسماء، قال سبحانه وتعالى : ﴿إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيماً حَكِيمًا﴾<sup>(١)</sup> وقال : ﴿فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلامٍ حَلِيمٍ

---

(١) سورة النساء الآية ١١ .

عَلِيمٌ<sup>(١)</sup> وَقَالَ : «إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا»<sup>(٢)</sup> وَقَالَ :  
 «فَبَشِّرْنَاهُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ»<sup>(٣)</sup> وَقَالَ : «إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَؤُوفٌ  
 رَّحِيمٌ»<sup>(٤)</sup> وَقَالَ : «بِالْمُؤْمِنِينَ رَوُوفٌ رَّحِيمٌ»<sup>(٥)</sup> وَقَالَ : «إِنَّ  
 اللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا»<sup>(٦)</sup> وَقَالَ تَعَالَى : «أَمْشَاجٌ نَّبْتَلِيهِ  
 فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعًا بَصِيرًا»<sup>(٧)</sup> وَكَذَلِكَ سَائِرُ مَا ذُكِرَ لِكُنَّ الْاِنْسَانَ  
 يَعْتَبِرُ بِمَا عَرَفَهُ مَا لَمْ يَعْرَفْهُ وَلَوْلَا ذَلِكَ لَانْسَدَتْ عَلَيْهِ طُرُقُ  
 الْمَعْارِفِ لِلْاِمْرُورِ الْغَائِبَةِ ، وَأَمَّا مِنْ جِهَةِ الْمُقَابَلَةِ فَيُقَالُ مِنْ  
 عَرَفَ نَفْسَهُ بِالْعِبُودِيَّةِ عَرَفَ رَبَّهُ بِالرَّبُوبِيَّةِ ، وَمِنْ عَرَفَ نَفْسَهُ  
 بِالْفَقْرِ عَرَفَ رَبَّهُ بِالْغَنِيَّ ، وَمِنْ عَرَفَ نَفْسَهُ بِالْعَجْزِ عَرَفَ رَبَّهُ  
 بِالْقَدْرَةِ ، وَمِنْ عَرَفَ نَفْسَهُ بِالْجَهْلِ عَرَفَ رَبَّهُ بِالْعِلْمِ ، وَمِنْ  
 عَرَفَ نَفْسَهُ بِالذَّلِيلِ عَرَفَ رَبَّهُ بِالْعَزِيزِ ، هَكُذا أَمْثَالُ ذَلِكَ لِأَنَّ  
 الْعَبْدَ لَيْسَ لَهُ مِنْ نَفْسَهُ إِلَّا الْعَدْمُ ، وَصَفَاتُ النَّقْصِ كُلُّهَا

(١) سورة الصافات الآية ١٠١.

(٢) سورة فاطر الآية ٤١.

(٣) سورة الصافات الآية ١٠١.

(٤) سورة البقرة الآية ١٤٣ ، وسورة الحج الآية ٦٥.

(٥) سورة التوبة الآية ١٢٨.

(٦) سورة النساء الآية ٥٨.

(٧) سورة الإنسان الآية ٨.

ترجع إلى العدم، وأما ربّ تعالى فله صفات الكمال وهي من لوازم ذاته يمتنع انفكاكه عن صفات الكمال أولاً وأبداً ويمتنع عدمها لأنّه واجب الوجود أولاً وأبداً وصفات كماله من لوازم ذاته ويمتنع ارتفاع اللازם إلّا بارتفاع الملزوم فلا يعد شيء من صفات كماله إلّا بعد ذاته وذاته يمتنع عليها العدم فيمتنع على شيء من صفات كماله العدم.

وأما من جهة العجز والامتناع فإنه يقال إذا كانت نفس الإنسان التي هي أقرب الأشياء إليه بل هي هويته وهو لا يعرف كيفيتها ولا يحيط علماً بحقيقةتها فالخالق جل جلاله أولى أن لا يعلم العبد كيفيته ولا يحيط علماً بحقيقةه ولهذا قال: أفضل الخلق وأعلمهم بربه «اللهم إني أعوذ برضاك من سخطك وبمعافاتك من عقوتك وبك منك لا أحصي ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك»<sup>(١)</sup> وثبت في صحيح مسلم وغيره «أنه كان يقول هذا في سجوده» وقد روى الترمذى وغيره «أنه كان يقوله في قنوت الوتر وإن كان في هذا الحديث نظر فالأول صحيح ثابت.

(١) رواه مسلم وأبو داود والنسائي والترمذى وابن ماجه.

وأما سؤال السائل هل هو جوهر أو عرض فلفظ الجوهر فيه إجمال، ومعلوم أنه لم يرد بالسؤال الجوهر في اللغة مع أنه قد قيل إن لفظ «الجوهر» ليس من لغة العرب وإنه معرّب، وإنما أراد السائل الجوهر في الاصطلاح من تقسيم الموجودات إلى جوهر وعرض.

وهؤلاء منهم من يريده بالجوهر المتحيز فيكون الجسم المتحيز عندهم جوهرًا، وقد يريدون به الجوهر الفرد وهو الجزء الذي لا يتجزأ، والعلقائين منازعون في اثبات هذا وهو أن الأجسام هل هي مركبة من الجواهر المفردة أم من المادة والصورة أم ليست مركبة لا من هذا ولا من هذا على ثلاثة أقوال أصحها الثالث أنها ليست مركبة لا من الجواهر المفردة ولا من المادة والصورة وهذا قول كثير من طائف أهل الكلام كاللهامشية والضرارية والنجدية والكلابية وكثير من الكرامية وهو قول جمهور الفقهاء وأهل الحديث والصوفية وغيرهم بل هو قول أكثر العلقاء كما قد بسط في موضعه.

والسائلون بأن لفظ «الجوهر» يقال على المتشيّز

متنازعون هل يمكن وجود جوهر ليس بمحيز، ثم هؤلاء منهم من يقول: كل موجود فإما جوهر وإما عرض، ويدخل الموجود الواجب في مسمى الجوهر، ومن هؤلاء من يقول كل موجود فإما جسم أو عرض ، ويدخل الموجود الواجب في مسمى الجسم ، وقد قال : بهذا وبهذا طائفة من نظار المسلمين وغيرهم ، ومن المتكلفة والنصارى من يسميه جوهراً ولا يسميه جسماً، وحکى عن بعض نظار المسلمين أنه يسميه جسماً ولا يسميه جوهراً الا أن الجسم عنده هو المشار إليه أو القائم بنفسه والجوهر عنده هو الجوهر الفرد .

ولفظ العرض في اللغة له معنى وهو ما يعرض ويزول كما قال تعالى : ﴿يَأْخُذُونَ عَرَضَ هَذَا الْأَدْنَى﴾<sup>(١)</sup> وعند أهل الاصطلاح الكلامي قد يراد بالعرض ما يقوم بغيره مطلقاً وقد يراد به ما يقوم بالجسم من الصفات ، ويراد به في غير هذا الاصطلاح أمور أخرى . ومعلوم أن مذهب السلف والأئمة وعامة أهل السنة والجماعة إثبات صفات الله وأن له علماً

(١) سورة الأعراف الآية ١٦٩ .

وقدرة وحياة وكلاماً، ويسمون هذه صفات. ثم منهم من يقول هي صفات وليس أعراضاً لأن العرض لا يبقى زمانين وهذه باقية، ومنهم من يقول بل تسمى أعراضاً لأن العرض قد يبقى، وقول من قال: «إن كل عرض لا يبقى زمانين قول ضعيف»، وإذا كانت الصفات الباقية تسمى أعراضاً جاز أن يسمى هذه أعراضاً، ومنهم من يقول: «أنا لا أطلق ذلك بناء على أن الاطلاق مستنده الشرع».

والناس متنازعون هل يسمى الله بما صح معناه في اللغة والعقل والشرع وإن لم يرد بطلاقه نص ولا إجماع أم لا يطلق إلا ما أطلق نص أو اجماع على قولين مشهورين، وعامة النظار يطلقون ما لا نص في إطلاقه والاجماع كلفظ القديم والذات ونحو ذلك، ومن الناس من يفصل بين الأسماء التي يُدعى بها وبين ما يخبر به عنه للحاجة فهو سبحانه إنما يُدعى بالأسماء الحسنة كما قال: ﴿وَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا﴾<sup>(١)</sup> وإنما إذا احتج إلى الأخبار عنه مثل أن يقال: ليس بقديم ولا موجود ولا ذات قائمة

---

(١) سورة الأعراف الآية ١٨٠

بنفسها، ونحو ذلك فقيل تحقيق الأسباب بل هو سبحانه قدِيم موجود وهو ذات قائمة بنفسها، وقيل ليس بشيء فقيل بل هو شيء فهذا سائغ وإن كان لا يُدعى بمثل هذه الأسماء التي ليس فيها ما يدل على المدح كقول الثاني : يا شيء إذا كان هذا لفظاً يعم كل موجود وكذلك لفظ «ذات موجود» ونحو ذلك إلا إذا سمي بالموجود الذي يجده من طلبه كقوله : **«وَوَجَدَ اللَّهُ عِنْدَهُ»**<sup>(١)</sup> فهذا أخص من الموجود الذي يعم الخالق والمخلوق. إذا تبين هذا فالنفس وهي الروح المدببة لبدن الإنسان، هي من باب ما يقوم بنفسه التي تسمى جوهراً وعيناً قائمة بنفسها ليست من باب الأعراض التي هي صفات قائمة بغيرها، وأما التعبير عنها بلفظ «الجوهر» «والجسم» ففيه نزاع بعضه اصطلاحي وبعضه معنوي فمن عنى بالجوهر القائم بنفسه فهي جوهر ومن عنى بالجسم المركب من الجواهر المفردة أو المادة والصورة فبعض هؤلاء قال إنها جسم أيضاً ومن عنى

(١) سورة النور الآية ٣٩.

بالجوهر المتحيز القابل للقسمة فمنهم من يقول إنها جوهر، والصواب أنها ليست مركبة من الجوادر المفردة ولا من المادة والصورة، ولن يست من جنس الأجسام المتحيزات المشهودة المعهودة، وأما الاشارة إليها فإنه يشار إليها وتصعد وتنزل وترجع من البدن وتسل كما جاءت بذلك النصوص ودللت عليه الشواهد العقلية.

وأما قول القائل، أين مسكنها من الجسد؟ فلا اختصاص للروح بشيء من الجسد بل هي سارية في الجسد كما تسرى الحياة التي هي عرض في جميع الجسد فإن الحياة مشروطة بالروح فإذا كانت الروح في الجسد كان فيه حياة وإذا فارقته الروح فارقته الحياة.

وأما قوله: أين مسكن العقل فيه؟ فالعقل قائم بنفس الإنسان التي تعقل، وأما من البدن فهو متعلق بقلبه كما قال تعالى «أَوْلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَتَكُونُ لَهُمْ قُلُوبٌ يَغْقِلُونَ بِهَا»<sup>(۱)</sup> وقيل لابن عباس: لماذا نلت العلم؟ قال: «بلسان سؤول وقلب عقول» لكن لفظ «القلب» قد يراد به

---

(۱) سورة الحج الآية ۴۶.

المضفة الصنوبيرية الشكل التي في الجانب الأيسر من البدن التي جوفها علقة سوداء كما في الصحيحين عن النبي ﷺ «إن في الجسد مُضفَّةً إذا صَلَحْتْ صلح لها سائر الجسد وإذا فَسَدَتْ فسد لها سائر الجسد». وقد يراد بالقلب باطن الإنسان مطلقاً فإن قلب الشيء باطنه كقلب الحنطة واللوza والجوزة ونحو ذلك ومنه سمي القليب قليباً لأنه أخرج قلبه وهو باطنه، وعلى هذا فإذا أريد بالقلب هذا فالعقل متعلق بدماغه أيضاً ولهذا قيل: إن العقل في الدماغ، كما يقوله كثير من الأطباء ونقل ذلك عن الإمام أحمد ويقال طائفة من أصحابه، إن أصل العقل في القلب فإذا كمل انتهى إلى الدماغ. والتحقيق أن الروح التي هي النفس لها تعلق بهذا وهذا، وما يتصف من العقل به يتعلق بهذا وهذا لكن مبدأ الفكر والنظر في الدماغ ومبدأ الإرادة في القلب والعقل يراد به العلم ويراد به العمل فالعلم والعمل الإختياري أصله الإرادة وأصل الإرادة في القلب، والمريد لا يكون مریداً إلا بعد تصور المراد فلا بد أن يكون القلب متصوراً فيكون منه هذا وهذا، ويتبع ذلك من الدماغ وآثاره صاعدة إلى الدماغ فمنه المبتدأ وإليه الإنبعاث، وكلا القولين له وجه

صحيح ، وهذا مقدار ما وسعته هذه الأوراق والله أعلم .

تمت الرسالة والحمد لله أولاً وأخراً وبصلى الله على نبينا محمد وآلـه وصحبه ومن كان بشرعه عاملاً .

نقلت هذه النسخة عن نسخة خطية مكتوب عليها هكذا: وقرئت على مصنفها شيخ الإسلام الإمام العلامة تقي الدين أبي العباس أحمد عبد الحليم بن عبد السلام ابن تيمية رضي الله عنه . قرأها مسطر هذه الأحرف محمد ابن عبد الله بن أحمد سبط مرشق المالكي عفا الله عنه .